
 
 

Messaggio del Santo Padre 
per la XXXIV Giornata Mondiale del Malato, 

20.01.2026 
 

La compassione del samaritano: amare portando il dolore dell’altro 

Cari fratelli e sorelle! 

La XXXIV Giornata Mondiale del Malato sarà celebrata solennemente a Chiclayo, in Perù, l’11 febbraio 
2026. Per questa circostanza ho voluto riproporre l’immagine del buon samaritano, sempre attuale e 
necessaria per riscoprire la bellezza della carità e la dimensione sociale della compassione, per porre 
l’attenzione sui bisognosi e sui sofferenti, come sono i malati. 

Tutti abbiamo ascoltato e letto questo commovente testo di San Luca (cfr Lc 10,25-37). A un dottore della 
legge che gli chiede chi sia il prossimo da amare, Gesù risponde raccontando una storia: un uomo che 
viaggiava da Gerusalemme a Gerico fu aggredito dai ladri e lasciato mezzo morto; un sacerdote e un levita 
passarono oltre, ma un samaritano ebbe compassione di lui, gli fasciò le ferite, lo portò in una locanda e 
pagò perché fosse curato. Ho voluto proporre la riflessione su questo passo biblico, con la chiave 
ermeneutica dell’Enciclica Fratelli tutti, del mio amato predecessore Papa Francesco, dove la compassione e 
la misericordia verso il bisognoso non si riducono a un mero sforzo individuale, ma si realizzano nella 
relazione: con il fratello bisognoso, con quanti se ne prendono cura e, alla base, con Dio che ci dona il suo 
amore. 

1. Il dono dell’incontro: la gioia di dare vicinanza e presenza 

Viviamo immersi nella cultura della rapidità, dell’immediatezza, della fretta, ma anche dello scarto e 
dell’indifferenza, che ci impedisce di avvicinarci e fermarci lungo il cammino per guardare i bisogni e le 
sofferenze che ci circondano. La parabola racconta che il samaritano, vedendo il ferito, non è “passato 
oltre”, ma ha avuto per lui uno sguardo aperto e attento, lo sguardo di Gesù, che lo ha portato a una 
vicinanza umana e solidale. Il samaritano «si è fermato, gli ha donato vicinanza, lo ha curato con le sue 
stesse mani, ha pagato di tasca propria e si è occupato di lui. Soprattutto gli ha dato […] il proprio 
tempo».[1] Gesù non insegna chi è il prossimo, ma come diventare prossimo, cioè come diventare noi 
stessi vicini.[2] A questo proposito, possiamo affermare con Sant’Agostino che il Signore non ha voluto 
insegnare chi fosse il prossimo di quell’uomo, ma a chi lui doveva farsi prossimo. Infatti nessuno è 
prossimo di un altro finché non gli si avvicina volontariamente. Perciò si è fatto prossimo colui che ha avuto 
misericordia.[3] 

L’amore non è passivo, va incontro all’altro; essere prossimo non dipende dalla vicinanza fisica o sociale, 
ma dalla decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi soffre, seguendo l’esempio di 
Cristo, il vero Samaritano divino che si è avvicinato all’umanità ferita. Non si tratta di semplici gesti di 
filantropia, ma di segni nei quali si può percepire che la partecipazione personale alle sofferenze dell’altro 
implica il donare sé stessi, significa andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far sì che la 
nostra persona sia parte del dono.[4] Questa carità si nutre necessariamente dell’incontro con Cristo, che 
per amore si è donato per noi. San Francesco lo spiegava molto bene quando, parlando del suo incontro 



con i lebbrosi, diceva: «Il Signore stesso mi condusse tra loro»,[5] perché attraverso di loro aveva scoperto 
la dolce gioia di amare. 

Il dono dell’incontro nasce dal legame con Gesù Cristo, che identifichiamo come il buon samaritano che ci 
ha portato la salute eterna e che rendiamo presente quando ci chiniamo davanti al fratello ferito. 
Sant’Ambrogio diceva: «Poiché dunque nessuno ci è più prossimo di colui che ha guarito le nostre ferite, 
amiamolo come Signore, e amiamolo anche come prossimo: niente infatti è così prossimo come il capo alle 
membra. Amiamo anche colui che è imitatore di Cristo: amiamo colui che soffre per la povertà altrui, a 
motivo dell’unità del corpo».[6] Essere uno nell’Uno, nella vicinanza, nella presenza, nell’amore ricevuto e 
condiviso, e godere, come San Francesco, della dolcezza di averlo incontrato. 

2. La missione condivisa nella cura dei malati 

San Luca prosegue dicendo che il samaritano “sentì compassione”. Avere compassione implica un’emozione 
profonda, che spinge all’azione. È un sentimento che sgorga da dentro e porta all’impegno verso la 
sofferenza altrui. In questa parabola, la compassione è il tratto distintivo dell’amore attivo. Non è teorica né 
sentimentale, si traduce in gesti concreti: il samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si prende 
cura. Ma attenzione, non lo fa da solo, individualmente, «il samaritano cercò un affittacamere che potesse 
prendersi cura di quell’uomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in un “noi” che sia più forte 
della somma di piccole individualità».[7] Io stesso ho constatato, nella mia esperienza di missionario e 
vescovo in Perù, come molte persone condividono la misericordia e la compassione alla maniera del 
samaritano e dell’albergatore. I familiari, i vicini, gli operatori sanitari, le persone impegnate nella pastorale 
sanitaria e tanti altri che si fermano, si avvicinano, curano, portano, accompagnano e offrono ciò che 
hanno, danno alla compassione una dimensione sociale. Questa esperienza, che si realizza in un intreccio di 
relazioni, supera il mero impegno individuale. In questo modo, nell’Esortazione apostolica Dilexi te non solo 
ho fatto riferimento alla cura dei malati come a una «parte importante» della missione della Chiesa, ma 
come a un’autentica «azione ecclesiale» (n. 49). In essa citavo San Cipriano per mostrare come in quella 
dimensione possiamo verificare la salute della nostra società: «Questa epidemia, questa peste, che sembra 
orribile e funesta, mette alla prova la giustizia di ognuno, ed esamina i sentimenti del genere umano: se i 
sani servano i malati, se i parenti amino con rispetto i loro congiunti, se i padroni abbiano compassione dei 
servi che stanno male, se i medici non abbandonino i malati che chiedono aiuto».[8] 

Essere uno nell’Uno significa sentirci veramente membra di un corpo in cui portiamo, secondo la nostra 
vocazione, la compassione del Signore per la sofferenza di tutti gli uomini.[9] Inoltre, il dolore che ci 
commuove non è un dolore estraneo, è il dolore di un membro del nostro stesso corpo del quale il nostro 
Capo ci comanda di prenderci cura per il bene di tutti. In questo senso si identifica con il dolore di Cristo e, 
offerto cristianamente, affretta il compimento della preghiera del Salvatore stesso per l’unità di tutti.[10] 

3. Spinti sempre dall’amore per Dio, per incontrarci con noi stessi e con il fratello 

Nel duplice comandamento: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con 
tutta la tua forza e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso» (Lc 10,27), possiamo 
riconoscere il primato dell’amore per Dio e la sua diretta conseguenza sul modo di amare e di relazionarsi 
dell’uomo in tutte le sue dimensioni. «L’amore per il prossimo rappresenta la prova tangibile dell’autenticità 
dell’amore per Dio, come attesta l’apostolo Giovanni: “Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli 
altri, Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto in noi. […] Dio è amore; chi rimane nell’amore rimane in 
Dio e Dio rimane in lui” (1Gv 4,12.16)».[11] Sebbene l’oggetto di tale amore sia diverso: Dio, il prossimo e 
sé stessi, e in tal senso possiamo intenderli come amori distinti, essi sono sempre inseparabili.[12] Il 
primato dell’amore divino implica che l’azione dell’uomo sia compiuta senza interesse personale né 
ricompensa, bensì come manifestazione di un amore che trascende le norme rituali e si traduce in un culto 
autentico: servire il prossimo è amare Dio nei fatti.[13] 

Questa dimensione ci permette anche di rilevare ciò che significa amare sé stessi. Significa allontanare da 
noi l’interesse di fondare la nostra autostima o il senso della nostra dignità su stereotipi di successo, 
carriera, posizione o discendenza[14] e recuperare la nostra collocazione davanti a Dio e al fratello. 
Benedetto XVI diceva che «la creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni 



interpersonali. Più le vive in modo autentico, più matura anche la propria identità personale. Non è 
isolandosi che l’uomo valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con Dio».[15] 

Cari fratelli e sorelle, «il vero rimedio alle ferite dell’umanità è uno stile di vita basato sull’amore fraterno, 
che ha la sua radice nell’amore di Dio».[16] Desidero vivamente che nel nostro stile di vita cristiana non 
manchi mai questa dimensione fraterna, “samaritana”, inclusiva, coraggiosa, impegnata e solidale, che ha 
la sua radice più intima nella nostra unione con Dio, nella fede in Gesù Cristo. Infiammati da questo amore 
divino, potremo davvero donarci per il bene di tutti i sofferenti, specialmente dei nostri fratelli malati, 
anziani e afflitti. 

Eleviamo la nostra preghiera alla Beata Vergine Maria, Salute dei malati; chiediamo il suo aiuto per tutti 
coloro che soffrono, che hanno bisogno di compassione, ascolto e conforto, e supplichiamo la sua 
intercessione con questa antica preghiera, che veniva recitata in famiglia per coloro che vivono nella 
malattia e nel dolore: 

Dolce Madre, non allontanarti, 

non distogliere da me il tuo sguardo. 

Vieni con me ovunque 

e non lasciarmi mai solo. 

Tu che sempre mi proteggi 

come mia vera Madre, 

fa’ che mi benedica il Padre, 

il Figlio e lo Spirito Santo. 

Imparto di cuore la mia benedizione apostolica a tutti i malati, ai loro familiari e a quanti li assistono, agli 
operatori sanitari, alle persone impegnate nella pastorale della salute e in modo speciale a coloro che 
partecipano a questa Giornata Mondiale del Malato. 

Dal Vaticano, 13 gennaio 2026 

LEONE PP. XIV 

[1] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 63. 

[2] Cfr ibid., 80-82. 

[3] Cfr S. Agostino, Discorsi, 171, 2; 179 A, 7. 

[4] Cfr Benedetto XVI, Lett. enc. Deus charitas est (25 dicembre 2005), 34; S. Giovanni Paolo II, Lett. ap. 
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), 28 

[5] S. Francesco d’Assisi, Testamento, 2: Fonti Francescane, 110. 

[6] S. Ambrogio, Trattato sul Vangelo di San Luca, VII, 84. 

[7] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 78. 

[8] S. Cipriano, De mortalitate, 16. 



[9] Cfr S. Giovanni Paolo II, Lett. ap. Salvifici doloris (11 febbraio 1984), 24. 

[10] Cfr ibid., 31. 

[11] Esort. ap. Dilexi te (4 ottobre 2025), 26. 

[12] Cfr ibid. 

[13] Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 79. 

[14] Cfr ibid., 101. 

[15] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 53. 

[16] Francesco, Messaggio ai partecipanti al 33° Festival internazionale dei giovani (MLADIFEST), 
Medjugorje, 1-6 agosto 2022 (16 luglio 2022). 

[00096-IT.01] [Testo originale: Italiano] 

 


